诸佛正法贤圣三宝尊，从今直至菩提永归依，我以所修施等诸资粮，为利有情故愿大觉成。

诸佛正法贤圣三宝尊，从今直至菩提永归依，我以所修施等诸资粮，为利有情故愿大觉成。

诸佛正法贤圣三宝尊，从今直至菩提永归依，我以所修施等诸资粮，为利有情故愿大觉成。

这几天天气比较热，大家可以准备一些水，喝的水，然后静下心来这样来听。那我们在这个金刚经里面呢，大体上面，因为它是一部宣讲空性这种的叫法，所以这个呢，就是我们所说的，我们看到事物平时的时候呢，就是直接的一些感受，是一些显现的事物都真实的存在。然后进一步分析呢，就是好像找不到一个，就是只能找到一个粗大的层次上面的，或者说表面的这个层次上面的一种的存在，如果你任何事物，你只要从更细微的处去寻找，本质的层面去寻找呢，就是找不到它有一个真实的存在。所以一方面是好像眼耳鼻舌身的真实的这种存在的感受以及，经过就是深思，经过观察，经过就是分析以后呢，又好像找不到它有一个就是如显现般的存在的真实。所以这个呢，就是我们在佛法当中所说的，就是世俗谛，胜义谛。

那进而呢，如果说更进一步地去观察呢，就是说他是不是也是说，不是，就是存在和不存在是两边呢，进一步再于观察呢，就是说如何显现呢？这一切都是如何任运的呈现，就是二谛任运这样子，就是本质又空，显现上又就是一切都真实的，这个呢，就是说第三个层次的一种，更进一步的了解而产生认知。所以说，就是我们现在主要是说，一切显现开始的时候会就是空性这一个部分的突破，其实比较不容易，所以讲这个部分比较深入。因为我们在日常的生活当中，以及累生累世的一些习气当中呢，就是因为执着有而堕落轮回。因为执着有呢，就是又散乱在这些感受当中。所以说结束新的散乱就是结束轮回一样，如果我们在没有找到事物的，事的本质是如此的虚幻的，本质的是空性无自信的，那我们这种散乱的心也不会停止。

 所以说这一层的认知和教导呢，就是关键有没有就是获得解脱，所以说这个有一些是类似于就是正中我这样的一些境界，而有一些是正悟法悟我，有些是正悟人悟我的，这个以后呢，就是多少这一些部分的法悟我。所以这个呢，就分出来声闻缘觉和菩萨的这种道路。那就是最终，果的这个角度来分的话，如果我们把现象分为因和果的话，那果的这个程度来讲，就是我们在讲的是成佛，或者是佛能够在就是按住再无差别，唯有这个，如所有至，敬所有至，这种的正悟和境界上面的这个事，那就是我们所说的果的这种的层次的一种的教受，果的这种的境界。

 那教受的部分应该是就是道和因的这个层次，所以说，我们所以波若的这个叫法本身就是叫，有时候用作彼岸智慧，就是说从此岸的轮回解脱到彼岸的这种三胜的这种果，上缘觉以及菩萨和佛的果位呢，这样子的话，就是说他即使彼岸，就是我们刚才说的果的这个部分，最后最终能够得到这样的果，那也是，就是说到彼岸的这个，就是方便也是这种，就是因的这个层次，或者成因的这个层次。然后就是道，所以说他也是船，也是彼岸。那所有三世诸佛也是以波若的这种智慧呢，成就圆满的佛果。

所以说，我们所说的在心经里面也有三世诸佛以波罗波罗蜜多故，得阿诺多罗三藐三菩提。所以说，从这些句子当中呢，能够知道。那我们首先呢，就是说二谛的这种世俗谛胜义谛，世俗谛分为真世俗，倒世俗。胜义谛呢，也就是在一般来讲的话，就是说空心的叫法为主的，就是胜义谛，那在其他的一些秘续（音）当中呢，也有其他的一些分法，或者从三段法轮的角度来讲的话，有不一样的一些内容。但是我们这个是二转法轮的教法的内容，所以基本上就是说，二转法轮里面含着三转法轮，所以说也会有从这个一切显现的都是无自性的空性。所以，空性和缘起呢，无有分别的这种案例，所以说或者是显性，性空缘起，缘起性空，这个了解，这个层次上面的主要是。

断执着，所以从修行当中来说，我们经常说的，这个执着了，这个人，就是各种各样的着相的方式，有些时候是生活当中对轮回的各种喜好着相，乃至于对于修行的时候呢，又把另外一层的这种修行的种种的知识学问以及方法呢，把它变成一种自己的兴趣，或者是自己的就钟爱的这个内容，然后把它作为一种有效的，而进一步就是说并没有，他是一个桥，但是本身你要过那个桥以后，要把桥留在身后，或者是过那个船呢，就坐那个船呢，就是最后要登彼岸嘛，但是我们是在此岸一直打扮这个船，一直装饰这个船。最后好像真的没有这个渡这个船，坐这个船去渡彼岸，那这种呢，就是怎么说，特别与名相上面，学问上面很认真，但是并没有去实在的修行，然后获得这种真实空性当中所，这种所说所学的这种境界，非而缘的种种的这些境界。

所以说在这个时候呢，我们需要了解说，是一种表面的很细微的，暂时和究竟的，道和果的这种，或者是因和果，就是学以致用的这两个层次。所以说我们对世俗谛的佛法当中，很多因果不需，元气显现，这些方面呢，非常认真，很努力，所以就是很理解这个现象是怎么显现，怎么运作这些方面，所以把它之为一种很美妙的一种智慧。所以这样子呢，就是他是很好，但是这不够好，就是不够圆满，所以不够就是说彻底，所以说就善只能让我们在三善道的层次上面的去轮回。然后我们所说的，还是会有这个烦恼障，所知障，所以说转化烦恼障能够就是断除细微的所知障，这样子呢，最终来讲就是说让我们解脱，让我们成佛的这样的一个道路。

所以说，了解12缘起，了解（10:43）都是很重要的事，但是说我们还是要进一步去结合这个理论，佛法的理论，包括显现的部分和空性的部分的认知学习呢，了解呢。进而最终来讲，就是因为了解因果缘起，所以我们懂得取舍，懂得如何去种福田，种福的自量。因为了解这种空义，空会，所以就是进而就是自己体验、修正，让人自己产生这种绝受，超越轮回的境界，所以说获得菩萨的果位，进而获得佛果位。所以这些呢，我们所说的就是本质和它的因，两种层次。所以最终的果当然是佛谛而有的，那其他的就是自量加心到见到学到，或者是见到修到这个层次，有学到的，或者是就修到的这个层次上面，我们所说的这个成佛的因，在这个上面，就是最终来讲也要就是圆满福慧二资粮这样子。

那这个呢，福慧二资粮，一个当中来讲的话，就是菩提心的这个世俗胜义的层次。所以我们呢，当然，对于开始修行的人来讲，怎么样，就是文所收回，思所收回，修所收回，这个就非常的重要。所以说世俗谛的菩提心的修行，对很多人来讲，并不是那么容易的一件事情，就是如果我们从一个轮回的反复的习气，自私的这种习气来讲的话，哪怕是暂时修一个自他交换，对个别人修一个自他交换，都不是那么容易的。所以说要基由就是种种的方便，种种的去勤于这种闻思修的一种方式，来逐渐的打开自己的，就是行善，从比较粗糙的简单的某一种的致幻性的思考，以及爱他行的这种训练，逐渐的就是就是具有造做的这种菩提心。

然后从这个造作的菩提心呢，渐渐的就是变得，不仅是这个愿上面，而且能够做到一些行为上面的，做法上面的，不造作。所以从这个上面呢，进而了解胜义谛的这个空会的这些教法，然后从这呢，就是真实的体验空会的一些经验，然后从一谛二谛直到十谛，然后成佛，所以基本上就是这种的一个道路。所以说，波若的叫法还是像六度当中的智慧度，还是前面的方便的五度，这样子才称为度。所以说，成佛的话，就是要靠这个菩提心，要靠这个智慧。上次我看，我们，所以基本上就是再说一点。就这里面有从凡夫修行生起菩提心，逐渐的就是修行资粮到加行阶段，最后就是圣洁的这种的层次。那这个上面呢，就是说，然后增上的这种，就是说成菩萨的，然后最后圆满佛果，就是大概是说没有建行前的资粮加行到，以及坚信获得一谛的这种境界以后呢，就是菩萨的这个一到十谛，最后是佛果这个部分。

然后因为讲的是我们之前说的有一种是先易的，行易的（音），或者是显分空分这两个层次来讲，所以有一些教受里面是直接的一种说空性的智慧，像金刚经里面也是，主要是以这种直接说明，显的空性的方式，还有一些是隐逸的一种的方式，间接就是或者是说讨论，辩论式的那种的一种的方式。所以从两个大的主要的传承来讲，就是比较直接说明和另外一个是比较含蓄的一种的说法里面的直接说的空易的，主要是像波若的叫法，然后有关于波若的种种的境界上面的这种分析的话，有关中观的这些论点，所以说也是生剑派（音）龙树菩萨的这种传承。

广新派（音）的主要是基由种种的一些培养资粮，福德资粮，进而圆满，也就是进一步来就是圆满福德资粮，这个是就是次第上面的，就是怎么样，就是信与福德资粮，修前行怎么样，然后再来获得明信建信（音）的一些教受，所以这种的道路包括就是我们所说的，为师宗的，以这个弥勒菩萨，无主菩萨为这个传承的，主要是这种的。所以说，金刚经呢，比较属于直接讲述的波若的这种叫法。所以过去的时候有其他的一些，修行者大栾师（音），他们对于金刚经的有些解释，就是注释，这些方面的也是比较多的。

所以我们基本上就是说，就了解有这两种的，就是说，切入这种智慧的叫法的方法。那我们以前在读，比如说普贤行愿品的时候，当中也有嘛，就是，就是因于众生而起大悲心，大悲生菩提心，因菩提心成正等觉。所以他这个部分呢，就是类似于无著菩萨的呢，这种是愿心，当中去广新派的这种的大愿的修行。所以这上面我记得就是有一个比喻说，譬如旷野击杀之中有大树王，若树根得水，枝叶花果悉皆繁茂，胜似旷野菩提树王，亦复如是，所以一切众生而为树根，诸佛菩萨而为华果，以大悲心，就是以大悲水饶益众生，则能成就菩萨，诸佛菩萨智慧华果，就是主要是以这种的方式，就是以慈悲心，然后产生，就包括就是利他的一种心，一种出世的态度，修出利心，然后大悲的心，这种的，就是种种的利他的行为，而产生就是圆满的愿心的这种菩提心。

然后菩提心，世俗菩提心，这些逐渐成熟的时候呢，就是胜义菩提心就不是那么困难了解，即有这种福德的圆满，所以这个是我们所说的。所以基本上就是理论和修持的两个部分，是我们降伏我们的心，就是开始的时候去，菩提长老也讲了，如何去降伏我们的心呢，如何让我们以这个持，这就有愿心，持菩提心的人如何安住，如何降伏自心的时候呢，主要是按住在这种，就是生起菩提心的这个有关的种种的教法上面，理论上面的一些引导，以及实修上面的这些修正。所以这个上面的主要是菩提心的，当然我们大家都学习菩提心的教法也有一段时间，所以知道世俗生的菩提心该如何在，就是资粮到加行，到上面的种种的一些修行的一种方法。

就我们上次说的也是，就是如何，就是在这个理论实践当中呢，持有菩提心是关键，如果我们学任何理论和实践，如果不是以菩提心来修行的话，哪怕你看的是大成的修道的书，修行的书，但是实际上自己没有跟大乘的相应的这个，你理念上面大概你在想这些事情，但是这个不是你要做的事情，不是你真实的那种初衷和心态呢。所以可能就是说法的只是大乘，但是人不是大乘的心，有这种的错位的这个可能。所以说是种就是发菩提心，而且即由善知识的一些引导呢，理论上面以及实修上面无外的能够进展。

所以这个是就是在资粮道和加行道，其实呢，见到以后就不存在什么特别的困难这样子。所以说降伏自己的心的这个方法就是这样子。所以我们一般不是念诵的时候也有念诵说愿消三障诸烦恼，愿得智慧真明了，普愿罪障悉消除，世世常行菩萨道，里面一样，所以愿消三障诸烦恼，所以这个是我们刚才说的一样，就是成佛道路上的一种障碍，烦恼障，所知障，习气障（音），所以这是这个愿消三障诸烦恼。所以发这个大乘的发心的时候呢，反复的时候，因为五毒烦恼有，贪嗔痴慢呓，很痛的情况下，常常就是断，就是怎么讲，常常不能够发一个比较亲近的这种的菩提心，愿心上面种种烦恼的洗染以后呢，才这样子，而且，就是这种的。

所以从粗而细，次第的这个修行的当中呢，就是断出空，那个就是空症上面的所知的一些障碍，所以第二个就是这样子。然后，最后成佛前的就是习气的行为的，习气的障碍。这个如同说香水呢，已经里面的香水已经空了，但是瓶子里面呢，已经还有，就是还有留有这个余香，就是说所知障，当然就是在烦恼中所知障净了以后呢，习气障呢，自然而然就是会净的，就是说这只是一个余下的一个，余下的一个味道而已。

 所以说三障诸烦恼就主要是这个，修行的一个目标，遣除二障这样子，第三障其实是二障的一个，所知障的一个细微的部分。愿得智慧真明了呢，就是说我们所说的时时刻刻，就是有这方面的愿心，而且能够让我们时时刻刻，不仅是理论上面，或者是愿望上面有这种愿心，但是时时刻刻能够，就是我们所修行的时候，有三殊胜，常常按住在无缘的境界上面，非二元的境界上面，正直正念的境界上，主要是这个意思，就是时时刻刻都能够展现的这种智慧。然后进而呢，就是说普愿罪障悉消除，如何有空性的这种智慧，最后来斩除这三毒的烦恼。

所以说世世长青菩萨道，就是我们所说的，就是发愿的时候，成佛是为了度众生，至成佛。所以修行是为了成佛，然后度众生。所以这基本上就是这种的，需要一种菩提心的圆满的，哪怕我们做一次法的时候，前后都是有菩提心，奢侈的一个心，所以圆满菩提的这种道路，觉悟的这个道路。那常常的菩提心也叫绝心，即使觉得这个部分是觉友情，然后也觉这个字，他自觉觉他，这种。所以我们大体上面是提一下，就是之前的，金刚经讲的一部分，种种的善心，就是心善的时候不照相，这样子的话，福慧不可思量，带着菩提心，带着这种安住在这些三轮提空的境界，从事种种的，就是入幻的心持，布施，持戒，种种这些行为的时候呢，就是我们所说的福慧双修的这种方式。所以说这样的善呢，就没有界限，这样的福德呢，没有界限，就是这个，就是这种。

 所以基本上就是这个内容，上一次我们，前一段里面呢，就是讲到，就是包括地方，有些时候就是佛在某某地方讲法，这些时候虽然是印度的一些地方，名字怎么样，但是我们还是要就是熟悉这方面的。因为以后如果你去朝圣呢，这样的话就知道哪里就是金刚经，讲的是在哪里讲的。然后，就是某一部经是在哪里开始的，这样子的话，你会有更，就是深刻的一些感悟。所以像那说王舍城这样子，王舍城是摩竭陀国，当时的比较有名的这种16个国家嘛，就是其中一个。所以是狮王的这种豪华宫殿的缘故呢，给起的名字，就是王社的王，就是阿阇世王，所以王舍城。

然后在新城和旧城有两个，在这之间呢，有一个竹林精舍，所以竹林精舍的难渡呢，就是那兰陀寺，以及西指灵鹫山。然后那些地方呢，讲了就是妙法莲花经，楞严经，无量受经呢，包括波若经呢，相关无量寿经这些。所以，那像我们另外一个地方呢，就是舍卫城，或者是我们有时候就叫舍卫国，有些里面，讲的其实是一个城市，应该他国家是属于拘萨罗国。所以这个地方呢，是两个地方不同的国家，我们说拘萨罗国也是佛圆寂的地方。在这个地方呢，有这个祇园精舍，所以说，这个比较有名的这个地方，所以像金刚经是在这样的地方做的，开始，祇园精舍里面，在这个这个什么舍卫城，祇园精舍这个地方。从城到那个祇园精舍的距离也不远，就几公里，三公里这样的一个地方。所以说，种种的行仪，这个已经说了，然后这个基本上。

因为上次我们到了，所以应该是在这里我记得。须菩提，与云何，如来，阿诺多罗三藐三菩提，如来有说法也。所以正空性断这个，或者是离常断的边，就是菩萨的道路主要是在这个上面。所以说，佛问须菩提，你是怎么想的？如来是否得到过无胜圆满正等觉果位，师尊所开眼的法，是否是正式时有的法，所以这个问到这么一个。像这个我们刚才所说的方便与我们之前说的方便与方便声音，然后方便生的智慧本身来讲的话，就是你从究竟的层次上面来讲，没有任何时有的，所以这里面的最关键的两个字，就是讲的是时有，就是如来是不是争得了时有的无上胜生圆满的正觉果位。

那是另外讲的说开源的法师傅有真实时有的法，所以一切时有的这些刚好就是本身现象当中并没有时有的存在。所以说包括了佛法的修道的这种道本身，也并非时有。因为我们以为说就是我们很执着于能够破其他的现象的这个道本身，所以说以为是把他是看作是这种看家或者是质保，就是然后呢，让自己能够理解到现在一切法的本质，那应该是佛法是真实不虚，然后就好像就进而加强变成一种的时有执著的心。然后说佛的境界，我们之前也讲了，是色法而生圆满的。但这在这里面呢，主要是自立法身的，这个上面来讲呢，就是说并没有任何实存，如果从先前的一些象的，他的色身利他的方面来讲的话，都是就是根据众生的因缘而就是现前的。

所以根据众生的因缘度化的这种业因缘来现前的，所以这样子也没有什么真实实存的这种色身，所以法身本身是指的是这种空性的，就是究竟的真实，或者是说这样说吧，就是说了义（音）的这种的境界，这上面没有什么实存的这种，时有的部分。所以在一般的宗教里面来讲的话，或者是每一种的哲学家，或者是各种宗教都会有说我们这个是真理，虽说我这个是就是假的，不是真理，然后就是大家都很喜欢呢，这样子，大家都说自己是真理这样子。这个其实没有什么问题，因为大家对于不同的认知的人，生命来讲，对他来讲，他认知的局限，或者他的这种所持的这些见解，对自己来讲，在某一段时间，或者是在一次生命当中呢，他认为那是真的，这个可以理解。所以说就是否定其它的，但是不否定自己。

但是在佛法里面的话，其实开始讲了很多的这种世俗谛的层次的叫法，不了义的叫法，那是引领性的，方便善巧的这种教导，但是紧接着呢，就会说这个本身这一切都不是并非那种的，就是实存实有的上面的移一种执着，并不是说，这个不是一个世俗的道理。我们刚才说的颠倒的世俗，正世俗当中的，正世俗来讲的话，就是我们寻常的科学，或者是物理的这些技术的某一些，就是世俗当中大家限量的能够，就是现前的这样的一些规律，那就是世俗谛。这个在佛的教导当中也讲了，就是说其他人说什么这种的终身或者是说认为的部分呢，佛并不反对，意思说众生认为世俗谛上面的这样那样的一些规律，日月星辰的规律，佛并没有说那个不是这样子。

所以这个是，从佛法当中有一些宇宙观，但是如果你看到有更加，就是以前没有提到的某一些点，或者是怎么样，这个在佛法里面没有任何反对，但是在比如说有神论的这里面呢，是谁创造的，或者是神，不是神的创造就会有根本性的这种对峙的这种的见解，所以必定是神创造的才可以接受的。所以在佛法里面的没有这样子的，就是它本身佛讲法的这个特色，说在世俗谛当中呢，就是正世俗的这一切显现都认为是一种的真实，这个叫谛嘛，所以这个叫世俗谛的这种真世俗。那这里面呢，还有一些是错误认知的，那是对这种认知不足的，或者是过分解读的错，没有解读的。那这些部分呢，就是颠倒的这个世俗，所以他认为是，个人认为是真实，但是实际上面就是远离，就是并没有这个真实的，在相对的上面也甚至都没有什么真实的。所以这个就变成另外一种，我们现在的话来讲，就是迷信的，你可以迷信，没有人就可以剥夺你的迷信，但是说这个是个人的事情。但是说他如果没有基础的话，也是一种错谬的话，那就是倒世俗的这个部分。

所以除了这个以外，就是我们刚才说的胜义谛的这个，从不同的几个层次去理解的这种方法。所以说佛法是一种，就是我们之前不是说嘛，渡完河以后，你要知道放下这个船，要了解这个这种的教导，甚至说像你就是在特定的时候需要用的，比如说你去打水的话，你要用勺子从水里面呢，就瓢把水里面，水呢，从那个喝水能舀到你的桶里面来，然后桶里面舀完了以后，勺子的暂时的一个任务就结束了，所以你不需要，就是继续把这个，就是有一些以前在各个地方打水的时候，那个瓢是一直放在那边的。然后有谁需要的时候用，然后水桶时自己背过去，但是所以你那个瓢是很，暂时用的，所以用了以后呢，你觉得很好用，然后就自己带回去的话，就没有必要了。所以类似的，就是说理论上面的学习到它的作用呢，就是为了实践，就是实修，如果你不实修的话，理论上知道是一个半途路上的一些行为。

然后如果既有理论，然后进而就是转为实修，境界上提升的时候呢，那些书本上面，字面上面的这种，就是我们说的文字的这种波若，文字的智慧，那些也不需要，就是一直就端着不放那样的，因为你已经就是根本上面达到了这样的这些物象的非二元的，所以就是了义的，究竟的这些智慧，所以这样子呢，就是主要是这个意思。所以说当你有一根刺，刺入你的身体的时候，你需要另一根刺来挑出这个刺，但是挑完这根刺以后呢，两根刺都可以放下，所以你已经离开了这种刺的烦恼和疼痛，所以就是这样子。

然后须菩提言。如我解佛所说义，无有定法明，阿诺多罗三藐三菩提，也无有定法如来可说。须菩提回答，根据我对佛所说的法的理解，真正有实质的如来，正当绝并不存在，就是这个是跟前面的一个回答，也没有具有实质性的坚固不变的法，如来可以宣说。所以就是说以前常常我们也听到一些，就是喜欢说法无定法的，就是根据因缘，就是先前说，大概有这种的意思。所以在胜义当中呢，并没有说有一个就是，无明亦无无明尽，乃至无老，死亦无老死尽，就是类似就是无明也无无明尽，或者是无智亦无得，所以这个上面的主要是讲的是说，如果这个无者主要指的是施。我们把所有的成果成绩呢，都喜欢看成是实有的，如果我们在世间做任何事情获得什么样的果，都是在时有上面产生，时有值上面产生，那我们学习的话，最后就是想要拿毕业证，我们做生意的话，想要得到资产的这种增长，如果有这个结婚的话，希望这个生孩子，怎么怎么样，就是某一种，这些上面，如果吃饭的话就希望饱足。

就是这一切都好像做一个什么事情都有一个希望，都得到一个，就是时有的这种的果一样的，就是结一个时有的，种树种庄稼的时候，你可能也盼望着有这样的这些成果。你如果做科学方面的话，最后能够应用，可以赚钱，得专利，所以就是有些人为了好面子，有些人可能希望得到这种地位，有些人希望得到财富、名声。所以种种的这些上面都是有一种，就是有这些其他，关乎其他人其他物，这样子的一个心态。所以在这个，就是佛法的这个正悟佛果这样子说呢，他并不涉及到就是时有的这种获得某一种，就是说实在的时有的，就这个意思。

在胜义当中呢。这一切本性，诸法，一切法的这种的本性就是争的就是如来的我们智慧法神，所以这个不，他不应该把它理解成是一种的形象，当然有时候在一些教导里面，也会用比较形象的方式来说这个如来争的果，就会说把你这个三世当中很多这些，一起所有的快乐，或者是所有的这些加起来都不及他的千万分之一，这样的一种的方式来，相对的一种方式。如果你修行一部法的话，这一部法的功德呢，就像你就是拥有了世间的这些，整个大地都被这个珠宝珍宝来装满的话，那这个是不是非常大的价值。或者是如恒河沙种种的，所以你积累的功德也是这样子，会有这样的方式说功德或者说某一种的境界上面的相对，但是这些都是一种比喻的一种的说法，其实并没有说可以用一个真正的时有的东西来去真实的去执着。

 所以说佛出世或不出世，这个是在佛经里面讲的，就是诸法，那个法性无变化，就是这个，甚至跟佛出世不出世都没有关系，法性，这些诸法的自性空，法性本性的就是空性的这个层次来讲的话，就从来没有就是变化过，也就是如此。所以还有中论里面的，如无有自信云和有他信，你自信他信和名为如来，所以就是如来这个，这种的名字，或者是佛这样的名字，这些都，如果我们以很时有的那种心态去执着的话，应该是了解他的这种究竟的，就是我们刚才说的争议，究竟的争议。相对的道，就是为了最后取得这个果，所以果的这个上面的一种的了解，就是对这个来讲的话很重要。

所以将色执着为，执着成如来，则违背法性，正义必定为圣者所呵斥，所以说，这个就是在金刚经里面讲的，我们为什么会，在我们其实任何一个修行里面，平时也是这样子去修的，就比如说你修观，修本尊的这种的法益，那这时候呢，其实你必定要经常，就是不是经常，就是依归的开始，基本上都是无声空性当中掀起的，种种妙义当中显现的，先前一个佛像，一个种子字，一个莲花这种的。所以他这个说明就是说，或者是前面有个二字什么这种的，一般都是指的是意思说一切显现的像呢，都是空性，包括你观修的本尊，如此真实的显现，如此受加持，如此怎么样去做供养这样子。但是你要了解这一个，一切三轮提空的这些引导方面也是这样子，就是你需要了解这个是空性当中幻化显现，所以对不了解空性，离开空气没有本尊可以修，圆满次第上面也是如此，升起次第上面也是如此。

那我们显宗当中的修行里面，比如说机制和胜观的禅修的话也是如此。你如果说呢，机智的修行是为了修行胜义空性的这种叫法而去修的，并不是为了机制而机制，所以说从这个角度来讲，就是机制里面我们也修这种的，就是说正知与正念，或者是这种觉察的修行，所以他就是开始的时候都有，就是洞察胜关的这个部分的一种引入，所以不然的话呢，就像晕过去了，昏过去了一样，就没有意识的这样状态呢，不是很好吗？佛教里面并不提倡那种的，就是说我们说无忌舍心这种的，所以说它是指洞察现象的本质的这种智慧，不受眼耳鼻舌身的干扰，以心来，就是超越眼耳鼻舌身的这些层次的一种训练，洞察的这些，以心来认知，心的一种训练，就是心是最容易的一个门禁，就是了解心本身。所以这个上面来讲的话，所以才会有这种修行。

所以无论是你去任何那时候都是一样，在镜头中里面也会有这个幻化，那个幻化，种种的镜头显现的时候，就是右手画观音左手画这种大师制的这种这样的，所以种种都是划线的，先前就是报身的一种世界，也会这样讲嘛，当然就是禅宗这些都是一样的，就是甚至于的，乃至于不离文字，种种的这些做法，跟这些胜义的，与颜色的这种精神有相关。所以说，像金刚经里面讲的，若以色见我，声音求我，以声音求我是人行邪道，不能进入了，主要是也是说，如果我们只是从见塑像，或者是做种种的，做某一种的，相对上面的一种的了解说这个是佛的那个陀罗尼咒，比如说，这样子，那这个我们不是平时都在做这个礼拜，念咒啊，难道这些不用做吗？

但是这个上面的意思说，就是最终来讲，你要知道就是这个是船本身，它不是，就是到了边以后，你需要就是不应该再有很强的执着心呢，收藏的心呢，就是说这样的。以前讲的就是善业和恶业都可以阻挡解脱道，那这样子的意思是说，就是当然你如果没有解脱的时候，有这些是非常好的，让你能够就是趋近于解脱，就是善也趋近于解脱，恶也呢，就是远离这种解脱。所以从这个角度来讲，就是他们佛像和经典这些都有必要的，但是从再一次愿以智慧超越善恶的时候，其实我们所说的并不依赖这种有形有相的，这些部分，眼耳鼻舌身的这些部分。

然后何以故？如来所说法皆不可取，不可说，非法非非法。为什么胜义中佛法也不成立？因为如来所说的法义都是不可执着，不可思议言说，不是有法也不是无法。所以这个，就是总是这个要了解，要明白佛法的这种的解译的话，首先要了解世俗胜义谛，这个很重要，就一直我们在说的，所以这里面讲的就是为什么在胜义谛这种方法也不成立，主要是这个意思。但是在其他方面呢，就是善巧方面的这个层次里面种种的理论，道上面来讲的话，当然是就是成立。所以佛法里面有很多就是次第的修行呢，有种种的讲编著的内容，都是这样子，但是在这里面就是从胜义当中来讲。

所以说在胜义上面来讲，如来所说的法译都是不可执着，然后不可言思，不可思议言说，所以这也是说，就像这个秘乐菩萨在宝兴录（音）里面讲，法本身，就是法身不本来不动，所以但是就是幻化种种像，这个意思，我们不是从相上讲的，从本来不动的这个层次来讲，本来无一物，或者是在这里面都是在六祖慧能（音）的这个有名的句子里面也有这个，就是本来无一物，何处惹尘埃，这样子的角度来讲的话，就是并没有法可说，并没有分别言思，或者是说基于戏论的这种的法译，在胜义当中并不成立。

所以说呢，既无实存的这个佛果，也没有实存的这个佛，这种就意思说，可正或者是可得，这个实存的一个得，可得，也没有实存的，就更没有实存的这个法，因为法的这个上面呢，就是如果到和果，我们上次说的本身，就是如果是他有一个相应的这个部分，然而当然说就是佛法身不动，而长时间，这个是从显现的这个部分来讲的话，就是说刚才种种，幻化中的相，常在世中现，常显于世间，或者这种的说。所以说就是这个是从一个醒着的，所谓醒着的人，然后做梦的人，然后做梦以后醒来的人，这种的有些差别，所以醒的人认为现实是真的。然后，做梦的人认为梦是真的，然后就是做梦以后醒来的人认为梦是假的，最后发现就是醒和梦其实没有差别。

所以说，在这个，就是虚幻的本身，对于梦比较容易解释，他是这种短暂的虚幻，从醒的角度来讲，更认为就是梦是虚幻的，但是现象是，就是醒得这个是时候，是一种真实的，可以直取的，这个可以取舍的，这样的一个领域里面的突破不了。那只有就是，就是结束轮回的时候，或者是说走到轮回的尽头，发现就是轮回的现象也是如此，也是空幻如幻的一场。所以说在在这个角度来讲，佛有讲说，未曾说一法众生现如是，就是说因为众生各自的因缘先前的时候呢，就是种种善心，种种的善法出现。因为，这是为什么在大乘里面总是说佛陀就是因众生的这种因缘，杜仲的因缘而显现，如果众生的习性和种种的这些换显为恶的时候呢，众生也是入幻呢。这样子的时候呢，就是做梦做得不好的时候呢，感受种种痛苦一样，做梦做得好的时候，好像看是梦里面也会发笑。

然后最终发现，就是醒来的时候，梦一场，就是本身虚幻不实，所以现实也是如此，我们所说的轮回也是如此。所以佛也有讲类似的一些话，就是说从所谓的这个成佛直至这个，就是涅盘之间呢，它没有一层说法，也没有说法的过失，所以如果有人说这个法的这种的种种的，就是有有人说如来说法的话，就是谤如来，有这样讲。所以另外就是秘密不可思议经里面的，就是我今成佛至今，未说一句法。那不是说相对来讲，就是曾经有讲到这个，三转法轮，宣说84000的这种法，然后种种善巧方便吗？这些都是相对的层次上面显现的，我们在讲究竟的这个时候呢，并没有这些，所以说并没有说法，不说法，并不成立。

所以在法华经（音）里面说，诸法相机面，不可言宣，不可以言轩。所以说在这样的状况下，我们才会就是逐渐说被，不要被白的云或者是乌云，或者是善或恶种种的，就是限制我们的这种解脱道，寥无生意的这种，就是智慧的这种，就是这样，这一层的了无不会被其他所遮障。所以说，有时法，或者是只因为有时认为有时法而执着，是有，认为非时而执着空，这样的话就是长短有何空的这一个层次。所以，就说我们说的空性的时候，就是说我们说非非法，就是主要是这个，法非法，非非法，如果如果从这三个层次理解的话，法就是世俗谛，非法就是空性，胜义谛，非非法主要是缘起性空这个层次了解。那另外也有就是法，非非法，法，非法，非非法，或者是说时有，非时，非非时，或者是有，非有，非非有类似的。

从这种，本来就是不存在的法，不存在，就是如果时有的话，因为非时或者是非法。这两个都是就是相对的，而且是就是共生的，是对生的这样的一些，了解这些，了解也是戏论的这个之缘的层次，所以说这个是冠带而有（音）的现象，本身冠带而有的现象的意思说相对而有的相对关照，二元的产产生的，所以这个还是在二元的一个层次上面，所以说原理二变、四变、八变，最主要是这个来了解胜义谛。无时，无一时刻的，所以说从事物象上面，师相上面是如此，那就说更不用说佛语，或者是法上面来讲，也是并没有什么究竟刻的，所以说一切的戏论，远离一切的这种所全能，全能所，所说种种的这些部分，就种种的（57:36）。

所以这个，用中论的一句话就是诸法不可得，觅一切新论，无人也无处，佛也无所说。这并没有诸法的时有可得，所以就念一切戏论。物也是一样，人也是一样，所以佛也没有什么，因此就是也没有什么可说的。所以，一般来讲，就是说我们习惯于执着于二元的，以及相对来讲，这个比较多的话呢，那好像就是说处处跟，就是其他方向是好像是怎么讲呢？颠覆性的，空性的叫法是对所有的执着，所有的像，我们不是说嘛，就是人我执，法我执，时执，通执，烦恼所执的障碍要去除的时候，其实就是这种空慧，空震的力量，所以，就是说凡有些象皆虚妄，凡有执着皆非正件，所以从这个，这样的一些境界来了解。所以这个其他的显现呢，怎么解释呢？这个就是说在迷乱的众生面前呢，有这种颠倒和这种正是和这种的显现。所以根本上面呢，就是远离一切戏论。

所以说是有的这种的边呢，就是说，所有以及非法的空无的这边，这些当中呢，是不是还有第三个地方呢？就是我们说从二，就是说缘起性空的这个层次上面来讲这个是，但是在这里面的重点先不是这个部分，在后面也有讲到这个部分，但是首先如果没有断空的这种的显现的有的，这种的执着的力量，大部分人是很强的。所以为什么有那么多的概念的束缚，那么多的情绪的束缚，情绪性的障碍，认知性的障碍，这种比较多的，所以说这个上面需要了解真正的空性，所以真正争得了，断这种，断的部分比较圆满的话，那争的部分显得，然后在彰显这个佛的功德，一切显现的本来的清净的这些上面来讲的话，就顺理成章这样子。

所以这个意思说，胜义当中呢，没有任何一个有时有的立足之地。受益者和，一切圣贤，皆以无为法而有差别。所以为什么你在本来事项当中依法都不存在？诸法远离，诸法离一切戏论。这个是，就是这些诸法的一切戏论，如果是这样，一切是贤圣的差别何在？虽然一切，诸法本性是大无畏法，离一切所愿，执着，但一切圣贤所正无为法，只能之方面而有差别。所以这个上面的，就是说，问了就是为什么在事项当中的话，一切法都不存在，著法源（音）里一切戏论是吧，这个前面已经及时回答了，就是这是一个就是所以者何，就是他这样讲的。然后，那如果是这样，就是那圣贤的差别在哪里？就这样讲。

所以说本质上面来讲的话，一切诸法的本性是无为法，就是无为，就是，就是这些，原理一切执着，这样子颠倒执着种种的一切的这种，所以，等一切圣贤之所以所正，无为法只能知上方面有差别。所以这个里面这现在这个部分呢，就像我们刚才说的，其实是又分了这个能知，所知，能正所正的这个层面来讲呢，那这样讲的话，当然必定会，就是从相对的部分，从理论到实践的部分。所以说理论上面来讲，或者是说究竟的正悟和自己真正，就是众生从一分这个能正所正，这样的话就是说能够获得的正悟，不是每一个众生一下子都能够正得这个圆满的佛果，所以就是，他也可能有些是自闭性的，就是正得这个菩萨的，到底有些可能正的罗汉的胜果种种的。

所以，这个上面呢，就是我们之前讲的一样，就是在讲这个差别的部分。所以首先呢，还是说能正所正，或者能全所全，种种的这些部分，是它的本质上面来讲也是，就是无一法克安利（音）的这种发生，无为或者是发心，无自信这个上面，无法安利任何差别，就是都是平等清净的这个，首先就是了解这个。然后再经上或者显现分上，这样的时候，当然是有差别，这个有能正所正的这个上面。所以说能知方面的，所知这些方面的一些差别，所以他说这个跟自己的根性，那个众生的这种根性，境界的高低深浅这些有关系的，所以说跟境界这些有关系的，修持的程度，间境界正悟的程度有关系的话，也有出入定的这个差别的这个大小。所以这个是主要是这个方面。

所以根本上来讲就是这些都可以，虽然我们可以这样分，但是最终这些可以归为这个，说先前的如来智慧，就是这些都是无为法，一切诸法是无为法。你即便是说，就是当然我们所说的胜义空性的时候，他本来指的是这个智慧，究竟智慧的部分，那即便是我们相对当中讲的刹那的这种生灭变化的现象，其实他也没有实质，所以说这些的话呢，也可以把他说他本质上面是空性的，所以也是就是无为的。虽然显现上面，根据个人众生的因缘而显现种种。所以说依靠之前的了解，说一切法本来无违的这些部分，所以说能显或者能正的显现，所正的空性这些上面，主课的这些显现当中的这些呢，都可以把它理解说，就是从主课分别而言的话，门锁（音）的这样层次里面，里面来讲的话是三层的更新不同，所以境界是有深浅，福德根基有这种的薄厚，这些有差别。

所以从空性上面，正悟上面也一样，就是说罗汉阵的比喻来讲的话，它也是一种解脱，但是这种解脱呢，就是个人解脱嘛，个人的解脱，所以菩萨的话就是，就是不同层次的菩萨的这种的正悟，空性的主要是这里讲的是，就是趋近于圆满的一个过程，然后佛的话就是最究竟的。所以以前有一些领域的书里面有讲说罗汉正悟的空性，相比较菩萨的话有点像虫在这个书里面的一个，或者木头里面虫咬出来的一个自己能够栖身之所，这么样的一个环境，那对他来讲就够用了，就可以了，所以这样子。但是菩萨的话就是偏法界，如母有情众生度一切法，不仅是人物，我一切显现的所有的相皆虚妄不实，包括能力所力，主课的这些二言的这个部分呢，包括是境上的，或者是说我们从分来讲的话，跟上面的师上面这些里面就是都无一法克的，或者究竟上面是空性这方面的一些修行，所以说如同虚空一般。

所以最究竟，最圆满，当然是佛的这种圆满的境界。所以这个就是有这种，怎么说呢，就是拾阶而上的这种修行当中的，就是对于福德和智慧资粮积累的差别，来争得这种空会的这个不同层次，或者是说从究竟的上面去，反过来就是最圆满的这个层次来，就是了解，来观照整个修行。所以基本上都是从下而上，或者从上而观的这种方式。然后如果有这方面，就是说这里面并没有就是金刚经里面，虽然说这个就是显现的一切法无实这样，但是它同时还会带出来一部分的，就是说部落断边的这种现，前锋的这个显现的部分的这种的一些解释，在这里面，像刚才说的门正和门知（音）的这些所正，就是所知这些部分，能知所正的种种的，这些方面。

所以说一个人能够就是从胜义世俗或者究竟和相对呢，相对和究竟这些里面都能够了解的圆满的话，就不会堕落于这个二辩四辩种种的上面，局限上面有没有，有都是有无都不是，所以这些部分。然后就有就是顺便来去一一，就是这一类的。就是所以说基本上以这种的等等的一种了解吧。所以就如果以这样子呢，就是须菩提，就是说在这里就是那个佛所说的须菩提，于意云何？若人满三千大千，世界奇宝，以用布施，使人所得福德，命为多福。须菩提言，甚多世尊何以故？是福德，即非福德性，是故如来说福德多。

所以这个上面说，佛说须菩提你是怎么样，就是认为这样子问。有很多佛经都是那种问答式的，或者是在这里面就。如果有人将整个3000大千世界充满金银、玛瑙、珍珠、水晶等珍奇宝，就是这些嘛，珍奇宝物。在长时间当中对无边无际的有情众生做慷慨的布施，此人所得的福德，难道不是很多吗？所以开始，就讲到以智慧奢侈的种种，之前有讲到有一种的布施嘛。然后就是说，因为我们这也是一种的佛经里面的就是比喻的方式，让我们珍惜，就是真正的珍视这种的教导，包括了解发身，空性呢，究竟的佛就是法身佛呀，究竟的皈依处应该是我们正德法身了。这种的上面来讲，就是用这些最近而说需要了解，这个极其珍贵，像我们说的修行菩提心的话，首先你需要有一种这方面的愿心，没有这个愿心的话，后面的愿心，菩提心，从造作不造作这些，最后从胜义，世俗到胜义，然后从这个菩萨道，佛果位的这种修道，无学道的这些上面的就谈不上。你根本开始的时候就没有这个意愿，没有这个道上的这种的走的这个第一步。

所以常常就是来讲，就是用我们能够理解的，我们人世间的人都比较喜欢财宝嘛，什么就是钱再多也不嫌多嘛，有这种说法嘛，或者说什么什么就是，就是不能跟钱过不去，这样的说法有嘛，所以这样的意思，就是佛也运用了众生的这种的习气。说就是用这种有形有相的来说这个财富的一些，包括怎么怎么样你得到那个，很多人还是希望自己能中奖，突然发财，就这样讲的，所以如果是你自己做这样的上供下施的话，那可能有些人会想说，如果我就是这个布施的对境（音），这个供养对境，那是我的话应该多好，这样想。所以说从这个上面来进而说，其实比这个更重要的应该是你去了解法益本身，然后进而正悟他，这种的方式。

 须菩提说，是很多，世尊，为什么说福德多呢？因为福德本体为空性，而非时有的存在，可以随着因缘增长变化的缘故。如来说此人所得的福德多。所以我们说，3000大千世界，这个上面是不是这样讲，对3000大千世界，所以3000大千世界，这个先要了解一下，不然的话，有些人说，佛说3000大千世界满奇宝。这样子的话，就3000大千世界是不是一个城市？或者是几千个城市放在一起？那算不算3000大千世界，或者是我们有一些公园呢，叫3000大千世界，有一些不是有一些类似于迪斯尼那种的什么在3000，就是大千世界什么这样的很多嘛。以前我记得在上海有一个大千世界，上海的，那是很老的一个，现在估计都没有了。

他们的大千世界，比如说在表演一些，比如说杂技呀，唱歌呀这种的，以前好像，清朝的时候是不是有？民国时候应该也有的，那个建筑老建筑以前。后来后来好像，其他地方好像我也看到有这种大千世界什么主题公园之类的，所以有这样想的，但是其实佛法里面的概念当中的大千世界，和3000大千世界种种讲的话是很广泛的一个概念，很广大的，这些其实还是很重要的，还是我们了解一下。那如果我们说一个小世界，我们不是说宇宙成住坏空，当中就是说突水火风空，这个就是灭的时候，土融入水，水融入火，火融入风，风融入空，这样讲的嘛。就形成的时候有相反，那空里面就是又分1234种种的，一种就是怎么讲呢？就是某一种的解释在这里面有，然后就意思说就是达到了非常细微的这些状态，就物质上面来讲，粗大，最粗大的就是像土水这些部分嘛。像火的话，土是坚固的实体，所以他当然是最成相的，最实有的那种。

然后啊，相对于土，水的话比较流动性比较，不是那么坚固，水里面大家冲浪，钻进去，土里面我们不可能钻，直接当然土里面可以钻，但是意思说你直接靠你的肉身，单独的这样子，要钻进去的话也不容易。有些动物能够挖一下，然后就钻进去这样，有些在泥巴里面这样子，有些就是水里面要钻的话其实不容易，但是有些生命呢，比较长期的可以在水里面生活。那相比较是那个水的话，那火的那种的暂时性或者流动性就更强，就比如说热性的那些，能量辐射的。那如果你有水在，一滩水在那边的话，他的就是湿性的话，这种传导是比较有限的。

但是如果是火的话，就像那个太阳不是也是一种的热能量，然后能够传到地球上面，那如果是太阳那么远的距离上有一滩水的话，对我们影响就应该是没有的，或许有的话也是非常非常细微的。然后呢，这些呢，就是在这个风的带动下，长的带动下，在空当中的，虚空当中的形式，所以这些都土水火风空的这个部分。

 这样，现在几点了？因为也不想就是花，占大家太多的时间。但是可能有一些还是要说清楚一点这样子。所以我们说刚才说的3000大千世界，这个部分来讲的话，就是说我们的小世界，就是我们这个世界呢，如果我们从，我们不是有时候说，三界六道众生吗？这样讲的时候，是不是说能够涵盖所有的世界呢？其实也可以，因为这是一个概念，如果我们说时间空间的话呢，是不是涵盖所有的时空？也可以，但是如果从特定的角度来讲的话，我们这个，比如说从科学上讲，我们这里有大爆炸嘛，那在这个大爆炸的范围里面的时空，都有很多呈现不同的时空的这种的变化。

所以有些说太空当中种米的话，比较容易成熟，或者是说某人某人太空旅行以后，还是很年轻的，回到地球上一看，地球上的人都老了，或者是这些，跟某一些速度，这些有关系的，变化嘛。但是这个反正还是在这个，一个就是大爆炸的这个范围里面，所以因为各自的这种距离，聚相互之间的距离和，就是速度这些上面的差别，而有不同的时空的那些变化。

所以类似的，就是佛教里面讲的也是这样子，我们所说的一个小世界也好，这个其实包含了这个三界六道，这个众生，很多所在的世界。那我们说除了这个宇宙大爆炸的，其他的是宇宙的大爆炸是不是也可以用我们说的这个时间和空间来以此类推呢？那么当然也可以。但是说，就是说我们只是谈到的就是这个宇宙当中的事情一样的，但是在3000大千世界来讲的话，已经跨越了这一个本身的宇宙，跨越了很多种的宇宙，所以他在说很多种的宇宙的世界。所以小世界里面呢，就是说是一个是欲界，色界，无色界三个部分，那就是说低于饿鬼道的部分，然后就是畜生道，人道，有时候饿鬼道，畜生道，人道都在相互比较能够接触的范围里面有某一类的。然后地狱道的直接接触的少，就是应该没有的，就是我们说人道当中说，我们可以看到动物这个，其实人畜两个就很近嘛。然后有些人也能够说感受到中的鬼怪之类的，所以就是这里的有部分的。

然后天也飞人，这些也是飞人，飞天的话，那飞人的这些在人间也能够感受，所以我们在人间的，大部分能看到的就是动物，这个没有人去就怀疑，或者没有人觉得这个不能接触。但是鬼和飞人的话，可能很多人觉得这个怎么讲，没有个人的经验的话，并没有这个接触的，所谓的接触。但是所以把它单独放为一个道，当中来讲，地狱道，饿鬼道，畜生道，人道，阿修罗道以及天道，这一部分。那天道里面的话，那就是我们所说的四大天，比如说东南西北，从这种大体上面这个方位角度来分的，然后33天可以分33个世界，其实天道第33个世界，还有就是夜摩天，兜率天，化乐天，他化自在天（音）这类的，这个就是，我们所说的欲界六天嘛。

然后呢，说到色界的话，也是有这种，一乘二乘三乘四乘，每一个一乘里面的话，分三种的世界，二乘里面分三种世界，三乘里面也分三种世界，然后四乘里面分九种世界，那也是就是很广大的世界，不是我那种小的世界。所以这些里面呢，就是我们所说的色界18天这部分。然后再到无色界的时候，就是空无边处，识无边处，无所有处，非想非非想处，就主要是这个。所以呢，这个就是加起来还有其他的，就是地下的有一些神，某一种的上面的一些存在的方法也有的，地下可以分成其他的三层的这种的。但是这些也属于是，就是居所不同而已，但是他们是某一种的居低的，居空的这些，我们之前说的那个欲界六天里面也这样分。

然后在这个，这个主要是作为我们的这个宇宙时空当中存在的不同的生命的一种存在，这个是他们也是基于某些是，粗大的这些地水火风，有些事俱空，没有明显的色身呢。而且每一个里面，为什么他们变成这样？就是他们的特定的这种的这个身体的功能的差别，如何去沟通，如何去就是穿越，这些上面都有讲的。就是比如说人是直站的，其他的很多动物是四脚的，然后就是说包括产生后代，怎么去化身呢？就是化胎生，湿生啊，这些上面的一些差别。那在特定的一些区域里面，比如说像我们说天上有日月，然后说，就这一种的吧，就是把这些都加起来，包括色界欲界无色界这些，这些都完整的一个世界呢，就佛教里面当然用这种的呢，寻觅庐山呢，铁围山的种种这样讲的，就是从这个里面就是分东胜神洲，南瞻部洲，西牛贺洲，北俱芦洲，从人的一个角度来讲的话，不仅仅是我们现在这个地球上的人，另外有其他地方有很多种的高级，或者比我们好，比我们好很多，比我们差一些，那样的一些生命。

然后每一个这些四边的州都有，就是每一个州都有两个副州一样的世界，那些当中的把小州，所以这些全部加起来呢，算是一个小世界，所以这些小世界呢，就是1000个小世界，就是叫一个小千世界，所以小世界1000个就是小千世界。然后1000个小千世界是成为中千世界，1000个中千世界呢，就是一个大千世界。所以说基本上意思是说，一个大千世界有10亿个小千小世界，或者是说一个中千世界有100万个小世界。就刚才我们说的那个完整的，其实这个小世界嘛，所以以此类推的。

所以，我们所说的佛经里面说3000大千世界的时候，就是小千世界，中千世界，大千世界，一环套一环，或者说就是一个比一个更广大的，这种的来讲的话，就叫3000大千世界，而不是说3000个这样子的世界，不是3000的那个，不是数字上面的3000，而是因为大中小千的这三个层次的，所以称为三千大千事件。

所以说在这样的一个里面来讲的话，那当然是很这个很广大的一个，讲的是很广大的一个概念。所以每一个世界都有这样的，就是我们刚才说的不同的这些，类似于就是33天，四大天王，种种色界，欲界，无色界，所以种种的这样讲，所以在，就是这样子，所以须菩提意于云何，若人满3000，大千世界奇宝，所以这种的做布施，就是好像充满了这么多的世界，就是我们说的好多个宇宙那种的。那这样的里面去做的话，或者说我们所说的有些人认为在这个我与科学的一些判断，这个判断我估计是非常，怎么讲呢？主观性的一种判断说他们也说可能有就是，百亿的星球，但是不是每一个星球上都有生命，所以就是我们这个世界当中如果有百亿星球，这样的话，我们看到的很多星球都是比较，不适合居住。当然有一些是我们不能够直接看到的，如果他们再是明显的动物和人所能够居住的那些，好像目前还没有发现这样子。

但是说也有一个，好像可以看到呢，有一些科学的杂志上面，前几年出来的里面也说，可能在太阳系里面都能找到，理论上面他们是一个数据的推算。就像这次病毒这个传播的时候，他们会有一个概率上面的推算，推的还是挺准的，就类似的，他们在某一种的范围里面推算说这个距离跟太阳的距离，这样子来算的话，在银河系里面应该有多少个这种能够适合，就是概念，数学推理上面来讲，大概有多少，那也是很多的，很多的这种的世界。

所以呢，这样的话是不是很多呀？这种的就是说上广下识，上面都是奇宝。那我们现在这个世界上，还是把金银当做一个财富的这种，保存的方式，然后珍珠玛瑙可能也是收藏的一种，水晶也是，所以这些珠宝奇宝呢，过去是奇宝，现在也是这种宝。所以说用这些来做这种慷慨的故布施对于一些无边无际的有情众生，在长时间里面并不是说一次性，然后做慷慨的布施。前些天的时候，我们家乡那边也有，就专门给其他人提供书的呀，经书的呀，有一些就是给僧众提供这种斋饭的，这些行为一直都有，这个地方。所以说这就是一时的，可能一年就一两次，不同的人，当然一次两次的话，那就整年加起来都有不少，但是对于寺庙来讲的话。

所以这些呢，但是这里面讲的说，就是说因为这个多和少呢，本质上面，因为它是因为显现了无自信的缘故呢，随缘而增长的，如果是有自信的话，他就是这个，就是不变的恒长的，就是说不可以改变的，这样的一个状态才会有自信。所以说一切有自信的，那就是不能变化，因为它是自信恒持，所以说自信不能用来做与自信相悖的，或者是无关的事情，也没有其他第二者的姻缘引入，因为它有自信，又不可能就是分解或者是组合。所以说一切法呢，因缘没有自信以后呢，就是遇到这个速度，遇到这个温度，遇到什么这样那样的因缘环境的变化，前因后因，随着失去的这些变化当中呢，就是他一直都在变化当中，所以就是哪怕是一刹那的时间失去，本身也是这种幻灭的性质呢，就决定了这些法师没有自信。所以说也可以有增减，也可以有这种随着因缘的变化，所以这样子。

所以说这个意思说，是因为空性的这种本体的功德而显现的这些，而非时有，却能够就是如幻的增长的这种功德。所以这对于这个来讲，就是所说的这个人所得的福多，这样子。如来说，所得的福德多。因缘和合的原因呢，能够积累功德。所以说，非时有有这样的一个功德说有增，乃至于不可思议，无法权衡的这个状态，这种的量，无法衡量。

所以，但是我们说这些，就是种种的这些幻化当中的，或者是显现一切如幻的这些因缘当中呢，有很多善的，有很多美好的，但是我们还是同时要了解说我们不执着其相，而懂得去做无相的布施，或者是做这种的就积累法生的这种福，就积累福的资粮的时候，我们也不应该把他只为这种有形有相的而已，就是还是要了解他的智慧的层，这种的部分，就是立即同时呢，福惠资粮圆满双修一样，同时知道这种智慧发生，不应该对其相状和这些有所执着。不然的话，我们就落入了某一种的，好像自信有时有的那种的执着的心。

所以若复有人于此经中，乃至持，竖持，乃至四句偈等，为他人说其福胜彼，如果有人，受持此经，经常专心致志地念诵受持，乃至于给他人讲解仅仅四句的翻译，他们的福德超胜于前人以奇宝布施的福德。所以这个就是说我们说就要重视本身，就是解脱道，比较重视，这种时修，所以因此呢，就是前面所说的这种，就是所谓的就是法布施。就是供养也是一样的，法供养最胜，一切供养当中，法供养最胜，一切布施当中也是法布施最胜，所以说由这个，就是暂时来讲，好像很紧急的某一些，比如说物质的财物的布施，或者是救护于命运，某一种暂时的这个放生，这些上面，但是最终来讲，他们因为没有这个解脱的话，还会受苦。

所以说解脱道上面呢，其实那我们刚才说的闻所生慧，思索生慧，修锁生慧，所以从这个上面来讲，就是极其重要的，哪怕是今生没有解脱好，好几世没有解脱，之后能够慢慢步入到解脱道当中的话，都是非常就是重要的，非常关键，非常重要，非常值得，没有比这个更重要的事情要做的，就是要了解这种胜义，以及修正十项。所以这个是般若8000颂里面的一句话，如果，善男子善女人，读诵受持，演说波若法门，提供的超时与财布施，如果让他读诵受，我看他能读诵，如果不仅是自己读诵，如果让他人读诵，听闻修持金刚波若法门，也有不可思议的功德。所以这也就是我们前面说的，哪怕是对于就是正悟不可思议外，就是哪怕是就是宣说以及读诵受持，修行这样的，那也是不可思议的，因为将获得不可思议的果应。

所以说法华经里面的一句话说，若有闻法者，无一不成。就是其初有闻法，然后直到去世，即有闻法呢，能够明辨事理，即有闻法呢，能够懂得修持，如何修持，理论上面的了解，进而羞耻，最后呢，就是成就。所以说虚空藏经里面，虽说俱胝劫（音），佛之无有量，如是修持佛，如是持佛法，福德以无量。然后（35:28）经中是以奇宝遍满3000大千世界供养和布施的功德，就刚才跟金刚经里面讲的一样，但是这里面说是在于着实之识，为别人宣说四句，偈颂功德，相比叫说法的功德更大，所以种种这个部分。

所以，或许我们差不多，我看，时间到这里。我们就，大家也许有时间的话可以念金刚经，有时候是时不时的，就是念一念这样子，那我们今天先到这里。就讲到这个法很重要，这个意思在这里面，对于了义胜义的法，很重要这个部分。此福已得一切智，摧伏一切过患敌，生老病死犹波涛，愿度有海诸有情。所以每次的时候，大家可能这个，讲一节课的话，有一点就是重点那样，所以这样子的话，大家会有一个内容自己可以，就是用心在这个文字上面。

所以说现在就是说，对于，相对的这种的善法，如果我们只是从道理上面以及理论上面，相对的因果缘起这些上面去了解的话呢，还不足以就是圆满的，就是成佛，所以说当然就是如果你既有善，最终也能够成佛，既有缘起呢，见到开始空性。但是直接的宣说，我们刚才不是说隐晦的或者间接的说法和直接，直接的话就是说像刚才讲的一样，就是一切虚，凡所有相皆虚妄，包括看起来，就是真实不虚的这种世界，善恶轮回，种种等这些以外，包括修行道本身上面的话，一样就是不能以色、声音这些来见佛，而是要修正这种了义的佛法，这个上面能够安住，早上禅修的时候，也让胜关禅上面，这些上面稍稍能够安住。

发心的时候，在五缘的这个修行当中呢，就是三殊胜当中能够安住，那这样子的话，这个就是功德量。因为它是，我们所说的什么是善法和恶法的时候，或者是什么是善法，善恶，说一个是指的是说给众生带来这种的安乐，就是身心的一种的喜悦，这种的安乐，然后如果是你造成了别人的那种痛苦，无意义的这种的烦恼和痛苦，那一般来讲就是就是恶，就是牲口已形成那种破坏别人的，扰乱别人的，伤害别人的行为，就是恶嘛。然后如果你对他有照顾，有爱心，这样子是善。但是另一个层次的善恶是说你就是，你正快速的接近的就是善法，善，善心。如果哪怕是看起来是表面是善的，但是你还会再轮回里面的话，这个还不够，就是圆满的善，如果你是一堕落，那就是，所以这个上面也有这样的一个分法。

所以我们刚才说，用这个布施的比喻来说，就好像今天我们讲了一堂课，但是并不是说这个做什么，但是意思说这个比你中很大的奖，升很多的官，发很大的财，这些都重要。因为那些呢，就是两眼一闭，两腿一伸，就是人走的时候什么都没有了。但是只有这种佛法上面稍稍你能够留意，稍稍能够了解的话，会使你从迷茫，无始以来的迷乱当中醒过来，然后就是，获得自在。所以在这个上面的这一段时间，就这一个星期里面稍稍的就是珍惜法本身。因为有时候现在法本很多，讲的法有很多，大家都觉得习以为常，都不珍惜，所以很可惜的。所以要了解说，就是最终，就这些梯子上面过去，最终来讲要这种胜义的实相像的这种空性的智慧。我们已经做了回向了，基本上，就是这样子，祝大家吉祥如意，扎西德勒。